
Rpla Parola in cammino
Piero Stefani

Ascensione del Signore
At 1,1-11; Sal 47 (46); Eb 9,24-28; 10,19-23; Lc 24,46-53

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  C 20 2022

L’ASCENSIONE E LA VENUTA

	 Quest’anno la liturgia ci mostra in maniera esplicita 
che l’Ascensione costituisce l’anello di congiunzione tra 
le due grandi scansioni dell’opera lucana: il Vangelo e gli 
Atti degli apostoli. Nella chiusa del Vangelo lo staccarsi  
di Gesù dai discepoli e il suo venir «portato su, in cielo» 
(Lc 24,51) è preceduto dal comando di restare a Gerusa-
lemme fino a quando si sarà «rivestiti di potenza dall’alto» 
(Lc 24,48), al fine di predicare a tutti i popoli la conversio-
ne e il perdono dei peccati (Lc 24,47).
	 Negli Atti le parole sono ripetute in maniera molto 
simile: «Riceverete la forza dello Spirito Santo che scen-
derà su di voi, e di me sarete testimoni a Gerusalemme, in 
tutta la Giudea e la Samaria e fino ai confini della terra» 
(At 1,8). Segue l’elevazione verso l’alto. La nube sottrasse 
Gesù alla vista degli apostoli; tuttavia il loro sguardo restò 
rivolto all’insù.
	 Per questo motivo furono rimproverati da due uomi-
§ni dalle bianche vesti (il primo annuncio della risurre- 
zione fu compiuto da due uomini «in abito sfolgorante», 
Lc 24,4): «Uomini di Galilea perché state guardando il 
cielo? Questo Gesù che di mezzo a voi è stato assunto in 
cielo, verrà allo stesso modo in cui l’avete visto andare in 
cielo» (At 1,11).
	 Accanto alla promessa dello Spirito e al comando del-
la testimonianza e della predicazione, vi è il preannuncio 
della seconda venuta. Chi è asceso in alto scenderà di nuo-
vo in terra. La forza dello Spirito, l’annuncio e il perdono 
dei peccati aprono all’attesa. Anche le parole degli uomini 
in bianche vesti fanno parte integrale dell’annuncio. 
	 I modi scelti dal Nuovo Testamento per esprimere 
la dimensione escatologica impiegano (in conformità a 
quanto avviene nella prima lettura di oggi) soprattutto il 
linguaggio della discesa e non già quello della salita. Chi 
è asceso deve di nuovo venire sulla terra. L’intera Bibbia 
cristiana termina con il preannuncio di una discesa non 
ancora giunta. Il sigillo che chiuderà la storia umana è 
costituito dalla venuta in terra di quanto è custodito nei 
cieli «e vidi (...) la Gerusalemme nuova, scendere dal cielo 
da Dio, pronta come una sposa adorna per il suo sposo» 
(Ap 21,1-2). Gesù ascende al cielo a partire dalla Gerusa-
lemme terrestre; la testimonianza della fede preannuncia, 
dal canto suo, che la Gerusalemme di lassù scenderà. La 
parola nuova e ultima spetta alla discesa, non all’ascesa.
	 Soltanto quando si vive «nell’attesa della tua venuta», 
la diffusione dell’Evangelo diviene parola che si presenta 

come invito e non già come forma di dominio. Gesù Cri-
sto sale al cielo perché l’Evangelo, attraverso i suoi disce-
poli, si diffonda sulla terra. Fa parte del «buon annuncio» 
affermare che Gesù verrà «allo stesso modo in cui l’avete 
visto andare in cielo». Il senso della missione è rendere 
presente nel mondo chi, non essendo in prima persona tra 
noi, ha promesso di esserlo di nuovo. Per questo motivo 
l’annuncio dovrebbe essere contraddistinto soltanto dalla 
forza dello Spirito, vale a dire da una forza radicalmente 
diversa da tutte le altre (cf. Zc 4,6). 
	 Troppo spesso nella storia cristiana la missione, lungi 
dall’essere animata dalla mite forza dello Spirito, è stata 
sorretta dalla potenza. Oggi, forse, non è più così nell’an-
nuncio ad extra; ma cosa avviene ad intra? Nella debolez-
za che le contraddistingue, le Chiese sono percorse dalla 
paradossale tentazione di affermare ancora se stesse; in 
un certo modo, ciò avviene anche quando ci si propone 
di essere «in uscita», scelta che, sotto varie angolature, 
appare un tentativo per riaffermare, in modo aggiornato, 
dialogante e soccorrevole, la propria presenza nel mondo.
	 Il lascito più stringente collegato all’Ascensione e alla 
promessa dello Spirito è però quello di essere testimoni di 
Gesù Cristo venuto, presente ma sempre ancora da veni-
re. La mitezza della testimonianza si regge sulla speranza; 
a dircelo sono le grandi parole della Prima lettera di Pie-
tro, che ci chiamano a dar ragione della speranza che è in 
noi. «Tuttavia questo sia fatto con dolcezza, rispetto e con 
retta coscienza» (1Pt 3,16).
	 La speranza è mite perché, per definizione, non si pre-
senta come un fattore identitario. Termine, quest’ultimo, 
inesorabilmente ideologico tanto all’interno quanto all’e-
sterno della comunità dei credenti in Gesù Cristo.

Ar
tis

ta
 d

el
 X

V 
se

co
lo

, A
sc

en
sio

ne
, 1

49
0 

ci
rc

a.
 W

as
hi

ng
to

n 
D

C,
 N

at
io

na
l G

al
le

ry
 o

f A
rt

.


